Indexation

§ ESJI %

www.ESJIndex g

REVUE SEMESTRIELLE / N° 009 / DECEMBRE 2025
ISSN : 1987-1538
E-mail : revuemiri09@gmail.com
Tel. +237 6 99 56 34 79 / +223 75 35 97 82
Bamako - Mali




PRESENTATION

La Revue Internationale de Philosophie (Miri) est une collection périodique
spécialisée du Centre Africain de Recherche et d’Innovations Scientifiques
(CARIS) et de ses partenaires dans le but de renforcer et d’innover la recherche
en histoire de la philosophie, philosophie de la logique, philosophie du langage,
métaphysique, €pistémologie, philosophie des sciences, philosophie morale et
politique, esthétique, philosophie du droit, histoire des idées, philosophie de
I’environnement, théologie et en ontologie.

Les objectifs généraux de la revue portent sur la valorisation de la recherche
philosophique a travers le partage des résultats d’avancées scientifiques,

I’innovation thématique, et la culture de I’esprit critique.

Son objectif spécifique est de redynamiser la production des thématiques
pertinentes sur les réalités sociales africaines, les théories de la connaissance, la
philosophie du développement, la philosophie des médias, la crise de 1’identité de
I’ Afrique moderne, la philosophie de I’information et la pensée philosophique

africaine.



EQUIPE EDITORIALE

DIRECTEUR DE PUBLICATION
Pr Belko OUOLOGUEM (Mali)

DIRECTEUR ADJOINT
Pr Sékou YALCOUYE (Mali)

COMITE SCIENTIFIQUE ET DE LECTURE

Pr Mahamadé SAVADOGO (Professeur des universités, Ouagadougou Joseph Ki
Zerbo, Burkina-Faso)

Pr Yodé Simplice DION (Professeur des Universités Félix Houphouét-Boiny de
Cocody-Abidjan),

Pr Jean Maurice MONNOYER (Professeur des universités Aix-Marseille I, France)

Pr Mounkaila Abdo Laouli SERKI (Professeur des Universités Abdou Moumouni de
Niamey)

Pr Samba DIAKITE (Professeur des Universités Alassane Ouattara de Bouaké)

Pr Isabelle BUTERLIN (Professeur des universités Aix-Marseille I, France)

Pr Yao Edmond KOUASSI (Professeur des Universités Alassane Ouattara de
Bouaké¢)

Pr AKkissi GBOCHO (Professeur des universités Félix Houphouét-Boigny, Cote
d’Ivoire)

Pr Gbotta TAYORO (Professeur des Universités Félix Houphouét-Boiny de Cocody-
Abidjan)

Pr Blé Marcel Silvéere KOUAHO (Professeur des Universités Alassane Ouattara de
Bouaké¢)

Pr Abdoulaye Mamadou TOURE (Professeur des universités UGLC SONFONIA,
Conakry, Guinée)



Pr Jacques NANEMA (Professeur des universités Ouagadougou Joseph Ki Zerbo,
Burkina-Faso)

Pr Nacouma Augustin BOMBA (Maitre de conférences, Universit¢é Yambo
Ouologuem de Bamako, Mali)

Dr Ibrahim CAMARA (Maitre de conférences, ENSup, Mali)

Dr Souleymane KEITA (Maitre de Conférences, Université Yambo Ouologuem de

Bamako, Mali)

COMITE EDITORIAL

Pr Sigame Boubacar MAIGA (Philosophie, Ecole Normale Supérieure de Bamako,
Mali)

Dr Siaka KONE (Philosophie,Université Yambo Ouologuem de Bamako, Mali)

Dr Ibrahim Amara DIALLO (Philosophie, Universit¢ Yambo Ouologuem de
Bamako, Mali)

Dr Oumar KONE (Philosophie, Université Yambo Ouologuem de Bamako, Mali)
Dr Amadou BAMBA (Economie, Université des Sciences Sociales et de Gestion de
Bamako, Mali)

Dr Eliane KY (Philosophie, Universit¢ Yambo Ouologuem de Bamako, Mali)

Dr Samba SIDIBE (Philosophie, Ecole Normale Supérieure de Bamako, Mali)

M. Souleymane COULIBALY (Philosophie, Universit¢ Yambo Ouologuem de
Bamako, Mali)

REDACTEUR EN CHEF
Dr Mahmoud ABDOU (Philosophie, Ecole Normale Supérieure de Bamako, Mali)

COORDINATRICE
Dr Palai-Baipame Gertrude (Histoire, Université¢ de Douala, Cameroun)

COORDINATEUR ADJOINT
M. Fousseyni BAGAYOKO (Informaticien, responsable technique de la Revue)



POLITIQUE EDITORIALE

La revue internationale de Philosophie (MIRI) est une revue qui parait deux (2) fois

I'année et publie des textes qui contribuent au progres de la connaissance dans tous les

domaines de la philosophie et des sciences humaines. Revue MIRI publie des articles

de qualité, originaux, de haute portée scientifique et des études critiques.

« Pour qu’un article soit recevable comme publication scientifique, il faut qu’il soit

un article de fond, original et comportant : une problématique, une méthodologie, un

développement cohérent, des références bibliographiques. » (Conseil Africain et

Malgache pour I'Enseignement Supérieur CAMES)

v

v

<

La bibliographie doit étre présentée dans 1’ordre alphabétique des noms des
auteurs.

Classer les ouvrages d’'un méme auteur par année de parution et selon leur
importance si des ouvrages de l'auteur sont parus la méme année.

Tous les manuscrits soumis a la revue MIRI sont évalués par au moins trois
chercheurs, experts dans leurs domaines respectifs.

Suite a I’acceptation de son texte, I’auteur-e s’acquitte des frais d’instruction et
de publication avant poursuite du reste de la procédure.

Un texte ne sera pas publi¢ si, malgré les qualités de fond, il implique un manque
de rigueur sémantique et syntaxique.

Chaque auteur regoit son Tiré¢ a part deés la publication du numéro.

Les droits de traduction, de publication, de diffusion et de reproduction des textes
publiés sont exclusivement réservés a la revue MIRI.

Apres le processus d'examen, 1'éditeur académique prend une décision finale et
peut demander une nouvelle évaluation des articles s'il a des présomptions sur la

qualité de l'article.



SOMMAIRE

1. KOUYATE Alou, NASSOKO Lassana
Les médias a I’épreuve de la pensée philosophique contemporaine.......................... 1

2. Domeébéimwin Vivien SOMDA
Education et crise €écologique en 1’¢re de I’anthropocene................cocoviiiiiiin... 20

3. Assindah MAGNETINE, Bahan LANDJERGUE
La vie socio-économique a I’épreuve de la crise sécuritaire dans la préfecture de
Kpendjal au Nord-TOg0.....couuiiiiiii e e e 40

4. IDI OUNFANA Nassirou
La philosophie de la paix: entre Etat de droit démocratique et insécurité au

5. KOFFI Lopez Emmanuel Oscar
Morale et religion : prolégomenes a un humanisme laic.......................oooi. 71

6. Okon Bernardin DJOUPO
L’heure africaine : Déconstruire une habitude temporelle en Afrique pour une
temporellité authentique avec Heidegger.............cooiiiiiiiiiiii i 84

7. Gabriel VANNA
Le numérique au-dela d’une révolution historique : introduction a la fabrique
philosophique de la culture perceptive...........ooeviiiiiiii e 100

8. Bah Leger KOUADIO
Karl Marx et Amartya sen: convergences et divergences dans I’analyse du
(6728 0121 13 00 1 P 114

9. Adjoua Marie Jeanne KONAN, Antoine KOUAKOU
Coopération verticale/multilatérale et développement durable des états africains......132

10. Jean Désiré SAWADOGO
Qu’on est si bien sur sa propre natte : Autonomie et développement endogene dans la
pensée de Joseph KI-Zerbo........c.ooiiiiiii e 149



11. Affoué Valery-Aimée TAKI
Et si la nature avait un visage : réflexion l1évinassienne sur un écologisme humaniste..166

12. Dieudonné Achille Ozi GAGBEI
Un regard sur la participation démocratique du chrétien dans les Etats africains....... 178

13. MASSIKINI MOKEKA Jean-Pierre
Réflexions sur les rapports juridiques entre le pouvoir central et les provinces en
République Démocratique du Congo.......coviiiiiiiiiii i e, 192

14. Huédoté Fernand HOUNTON
Des fondements philosophiques de la notion de programme génétique : entre cause
finale et cause formelle........ ..o 212

15. Mahmoud ABDOU
Identités culturelles : entre conflits et nécessité d’un mieux vivre-ensemble............ 229

16. Antoine BORUGH-BU-DJORH
La souveraineté des Etats africains a I’épreuve des coups d’Etat militaires : entre
eémancipation et n€ocolonialiSme. ..........oviiiiiiiiiii i, 241



L’HEURE AFRICAINE : DECONSTRUIRE UNE HABITUDE TEMPORELLE EN
AFRIQUE POUR UNE TEMPORELLITE AUTHENTIQUE AVEC HEIDEGGER

Okon Bernardin DJOUPO
Université Alassane Ouattara (Bouaké, Cote d’Ivoire)
djoupokon@yahoo.fr

Résumé

L’exister d’un peuple est tributaire de la maniére dont il se détermine par rapport au
temps. C’est sans doute cette unité de I’exister et du temps qui a fait naitre, le concept de
« I’heure africaine ». Devenu ainsi une maniére d’étre, « I’heure africaine » oriente la vie avec
pour conséquences, la mauvaise gestion du temps, le retard, la négligence, etc. En un mot, cette
habitude, mieux cet habitus qui passe pour étre une « seconde nature », a des conséquences
néfastes et constitue ainsi un frein au développement. D¢s lors, aprés avoir analysé cette
conception facheuse du temps, nous voudrions proposer la temporellit¢ heideggérienne comme
un remede face a ce mal. En somme, adopter un nouveau paradigme de la perception du temps
chez I’ Africain sous le prisme du philosopher heideggérien, tel est I’enjeu de ce travail.

Mots-clés : Heure africaine, Développement, Temporellit¢ heideggérienne, Nouveau
paradigme, Philosopher heideggérien.

Abstract

The existence of a people is dependent upon the manner in which they determine
themselves in relation to time. It is undoubtedly this unity between existence and time that gave
rise to the concept of the “african time.” Having thus become a mode of being, “african time”
comes to orient life, with consequences manifest in the mismanagement of time, chronic
lateness, negligence, and related attitudes. In short, this habit or rather this habitus, which has
come to be regarded as a “second nature” has detrimental effects and thereby constitutes an
obstacle to development. Consequently, after examining this problematic conception of time,
we intend to propose Heideggerian temporality as a remedy to this malaise. In sum, the
challenge of this study is to adopt a new paradigm of the african perception of time through the
lens of Heideggerian philosophy.

Keywords: African time, Development, Heideggerian temporality, New paradigm,
Heideggerian philosophy.

https://centrecaris.net/Revue-MIRI 84


https://centrecaris.net/Revue-MIRI
mailto:djoupokon@yahoo.fr

Introduction

S’il est vrai que le temps est depuis toujours la grande énigme de la
condition humaine, sceau de la finitude, porteur des espoirs et des craintes, a
la fois chance et condamnation, il ne 1’est pas de la méme fagon selon les
époques. Regarder de prés comment il est vécu, éprouvé, supporté et utilisé,
c’est se donner la possibilité de découvrir les dominantes d’une période de
I’Histoire et d’une culture a un instant donné. (F. Le Corre, 2018, p. 12.).

D’abord, le temps se présente a I’Homme comme un mystere dans la mesure ou il
se donne a lui dans son obscurité. C’est pour cette raison que toute tentative de réflexion
sur ce sujet demeure une sinécure. C’est sans doute ce caractére énigmatique du temps qui
poussa Saint Augustin (1964, Livre XI, Chapitre XIV, Paragraphe 2) a s’interroger en ces

termes : « Qu’est-ce donc que le temps ? Si personne ne me le demande, je le sais ; mais si

on me le demande, et que je veuille I’expliquer, je ne le sais plus. »

Ensuite, le temps fait, défait les choses et les conduit inéluctablement vers leur fin.
Enfin, la conception du temps est tributaire de 1’époque et de la culture ; elle est fonction
du temps si bien qu’elle détermine par la méme occasion le faire et la mentalité collective

de ce peuple.

Dés lors, la maniére de percevoir le temps faconne la conscience au point
d’influencer I’agir. Ce n’est pas sans raison que selon certains, « Time is money », « Le
temps c’est de I’argent » pour signifier qu’il n’y a pas de temps a perdre ; il faut tout faire
avec célérité car ce qui compte, c’est la rentabilité. Pour d’autres en revanche, un concept
lié & leur maniere de se déterminer par rapport au temps a vu le jour. Il s’agit précisément
de « I’heure africaine ». De fait, « I’heure africaine » est la maniére spécifique de concevoir
le temps et d’agir en conséquence. C’est pour cette raison qu’il n’est pas surprenant
d’entendre dire en Afrique ceci : de toutes les facons, on a tout le temps ; le temps nous

appartient, etc.

En outre, ce concept est tellement ancré dans les habitudes des Africains qu’il
influence négativement leur exister. « L heure africaine » est devenue un syndrome qui
semble retarder toutes les initiatives de développement dans la mesure ou le retard est

devenu une « seconde nature ».

Notre objectif est de révéler les dangers de cette conception africaine du temps en

proposant la temporellité heideggérienne comme chemin d’une vie authentique et d’un

https://centrecaris.net/Revue-MIRI

85


https://centrecaris.net/Revue-MIRI

développement sur fond d’un retour a I’Etre. De fait, si la conception africaine du temps
est I’'une des causes majeures du retard a tous égards, alors quel est I’intérét de la garder
aujourd’hui ? Mieux, en quoi la vision heideggérienne du temps pourrait-elle contribuer
durablement au développement de 1’Afrique ? De ce probléme central, découlent trois
questions subsidiaires : Quelles sont les implications de « I’heure africaine » ? Quelles
pourraient en étre ses conséquences ? En quoi la temporellité¢ heideggérienne pourrait

transformer en profondeur la perception africaine du temps ?

Dans une méthode analytique, nous articulerons notre réflexion autour de trois axes
dont le premier se consacrera aux implications philosophiques du concept de « I’heure
africaine ». Le deuxiéme axe sera I’occasion de révéler les conséquences de ce concept
devenu un syndrome. Dans le troisieme axe, nous essayerons de montrer comment la
temporellité chez Heidegger pourrait contribuer a redéfinir substantiellement la relation au

temps en vue d’un développement durable.

1. Elucidation et implications philosophiques du concept de « I’heure
africaine »

1.1. Du sens de « I’heure africaine »

Le concept de « I’heure africaine » est chargé de sens. En effet, pourquoi parler de
« ’heure africaine » ? Faut-il affirmer une heure propre a eux ? De fait, le concept de
« ’heure africaine » laisse croire a I’existence d une horloge dont 1’aiguille marquerait une
heure spécifique. Dans ce sens, les Occidentaux auraient leur heure, il en sera de méme des
Asiatiques, des Américains, etc. Mais loin d’étre une unité de mesure du temps, « I’heure
africaine » renvoie a une perception du temps a I’africaine. Il n’est nullement question d’un
temps objectif quantifiable tel que nous présentent les horloges ; il s’agit plutot et avant
tout d’un temps subjectif. En somme, c’est un temps tel que 1’Africain vit, sent et

expérimente.

Mais faut-il en déduire que les Africains ont des €tats de conscience uniforme ?
Uniformiser les états de conscience des Africains serait erroné dans la mesure ou chaque
personne africaine est unique en son genre. Dés lors, les états d’ame varient d’une personne
a une autre tout comme on parlerait d’une diversité de cultures d’un peuple a un autre en

Afrique.

https://centrecaris.net/Revue-MIRI

86


https://centrecaris.net/Revue-MIRI

Cependant, ce dont il est question avec la notion de « I’heure africaine » se dégage
de I’observation générale des Africains dans leur rapport au temps. Ainsi, « I’heure
africaine » marque-t-elle une manicre, une habitude, une mentalité des Africains quant a la

perception du temps. Mais quel est le contenu de cette mentalit¢é commune ?

« L’heure africaine » n’est pas un simple effet de mode. Ce concept renferme un
contenu assez fort défini par rapport aux modes de vie. Avec « I’heure africaine », les
individus pensent avoir le temps en faisant tout a leur rythme, a savoir aller au travail, a un
rendez-vous, a une manifestation, etc. L’individu prend tout son temps pour faire ce qu’il
a a faire parce que dit-il, il a le temps. On pourrait dire qu’avec « I’heure africaine », le
temps c’est quand ’Homme est 1a ; tant qu’il n’est pas au lieu du rendez-vous, ce n’est pas
encore I’heure. Dé¢s lors, le temps prend son véritable sens dans la mesure ou I’Homme
africain le fagonne a sa maniére. Mais qu’est ce qui pourrait expliquer cette attitude par

rapport au temps ?
1.2. Del’origine de « I’heure africaine »

Philosophiquement, le concept de « I’heure africaine » revét une acception qui
mérite réflexion. Cette perception du temps est sans doute liée a sa conception cyclique du
temps. En effet, a ’instar des Grecs de 1’ Antiquité, les Africains ont une mentalité du temps
qui est celle du retour des événements comme le serpent qui se mord la queue. Chez les
Grecs de I’Antiquité, était répandue 1’idée que I’ame est appelée a se purifier
continuellement jusqu’a ce qu’elle soit apte a appartenir a la sphere des dieux. Cette
conception encore appelée réincarnation nous introduit déja dans un cycle. J-P. Vernant

(1965, p. 90-91.) affirme en ce sens qu’

il n’y a pas, dans le domaine du temps, ni commencement ni
achévement véritables. L’ame ne fait que recommencer indéfiniment un
méme cycle d’épreuves dont, oublieuse a chaque fois des phases précédentes,
elle ne peut jamais atteindre le terme, le TéLoc, mot qui signifie non seulement,
dans un sens temporel, la fin d’une période, mais, dans un sens religieux,
I’initiation qui consacre, chez celui qui a ainsi « accompli » une phase de sa
vie, I’accés a une forme d’existence nouvelle.

Drailleurs, le philosophe Dibi Kouadio Augustin analysant 1’identité des
Africains, insiste sur leur mentalité cyclique du temps. Cette mentalité a en croire

le philosophe, se retrouve en Afrique traditionnelle qui avait une relation tres

particuliere avec la nature :

https://centrecaris.net/Revue-MIRI

87


https://centrecaris.net/Revue-MIRI

Dans la vision traditionnelle africaine, la vie humaine recevait son

rythme de la nature elle-méme. Le cours régulier des saisons, avec leurs
caprices ou leur générosité, I’alternance de la vie et de la mort, du jour trouble
et de la nuit muette, donnaient aux hommes le sentiment que la vie ne se
déploie a I’extérieur que pour revenir a son point de départ, que sous le soleil,
il ne se passe rien véritablement de nouveau ! L’éternel retour conduit a la
pensée d’un temps cyclique, embrassant toutes choses, réconciliant infiniment
le matin et le soir, le jour et la nuit, dans une danse en rond que rien ne peut
interrompre, installant ainsi I’homme dans I’intimité de la nature. (K. A Dibi,
21018, p. 21.).

Il ressort de cette pensée que la mentalité cyclique du temps fait partie de I’étre-
africain puisqu’il fait corps avec la nature. C’est pour cette raison qu’avant I’apparition de
I’horloge, certaines civilisations se servaient des ¢léments de la nature pour rythmer leur
vie et se repérer. Ces « marqueurs de temps » étaient répétitifs. B. Piettre (1994, p. 10.)

dans une célebre intuition affirme en ce sens :

A défaut d’horloge ou de montre, le paysan travaillant en plein air,
repere outre la position du soleil dans le ciel, les variations du comportement
des animaux et I’environnement sonore qui rythment la journée, ne serait-ce
que le tintement régulier, chez nous, de la cloche de 1’église du village.

Ainsi, le temps cyclique est congu avec des événements réversibles. Nous
observons ce cycle dans la nature aux travers de la succession des saisons et des climats,
du passage du jour a la nuit, et inversement, de la révolution de la terre, des différentes
phases de la nuit, etc. Des lors, nous sommes dans un perpétuel recommencement. Voila
’origine de la mentalité cyclique du temps. Mais a I’époque moderne et contemporaine ou
il est davantage question de progres, qu’adviendra-t-il du temps cyclique ? En termes clairs,

avec la nouvelle mentalité du temps, quelle serait 1’attitude des Africains ?

En effet, la modernité inaugure une nouvelle conception du temps a savoir, le temps
linéaire dans lequel les événements ne se déroulent plus sur un cercle mais une ligne droite.
C’est le temps de I’histoire universelle percue par I’Occident comme se déroulant sur une
ligne, ¢’est-a-dire selon une chronologie ayant un début et un terme. Dans un tel contexte,
les Africains a la mentalité cyclique sont égarés dans leur propre univers. Le cercle auquel
ils sont habitués semble pour ainsi dire brisé. Ce qui amene légitimement a s’interroger en
ces termes : « Le cercle fermé qui raméne immédiatement 1’homme et toutes choses a
I’origine absolue, n’étant plus, n’est-ce pas des lors au néant que se voit abandonnée la

vie 2 » (K. A. Dibi, 2018, p. 22-23.).

https://centrecaris.net/Revue-MIRI

88


https://centrecaris.net/Revue-MIRI

Cette interrogation est on ne peut plus pertinente dans la mesure ou les Africains se
trouvent dans une situation hydride. D’un c6té, il y a ce qui fait leur identité originelle, a
savoir la mentalité cyclique du temps. Et de 1’autre coté, la fleche du temps qui s’impose a
eux et avec laquelle il faut composer. La conséquence de cette situation, ¢’est d’étre balloté
entre deux mentalités, deux mondes au point de perdre leur identité si I’on n’y prend garde.

Deés lors, ils sont embarqués dans un horizon dont I’avenir pour eux est incertain.
Par ailleurs,

Le cercle devenue ligne droite avec les exigences de la raison
conquérante, cela signifie que désormais 1’ Afrique ne devra plus de la nature
attendre protection : tout est a inventer en payant de son étre. Peut-elle
cependant, sans aucune assurance ni garantie, facilement accepter cette
exigence ? Comment pourra-t-elle renoncer pour 1’inconnu a une chaleur a
laquelle elle était habituée ? Avec la disparition de la chaleur primitive de la
vie, I’Afrique ne se surprend-elle pas, orpheline, a cheminer sur une route
qu’elle n’a pas tracée, a vivre des significations prétées ou imposée ? Dées lors,
la voila guettée par la peur et I’angoisse. Aussi voudra-t-elle se médiatiser elle-
méme, en se mettant a la recherche de son unité perdue, de son identité. (K.

A. Dibi, 2018, p. 23-24.).
En résumé, le concept de « I’heure africaine » révele la relation de I’Homme
africain par rapport au temps. Ce concept qui exprime toute une maniere de vivre, est né
de la mentalité cyclique du temps chez les Africains. Malheureusement, il est devenu un

syndrome ayant des effets néfastes sur leur vécu.
2. Les conséquences du syndrome de « ’heure africaine »

2.1. La question du retard et ses implications

Rappelons que « I’heure africaine » telle que décrite fait partie de I’identité de
I’ Africain. Cependant, bien que faisant partie de son étre, cette manic¢re de concevoir le
temps est devenu un syndrome aux conséquences néfastes. Et I’un des inconvénients du
rapport au temps de 1’ Africain a travers « I’heure africaine », c’est le retard. De fait, ayant
une mentalité cyclique du temps, il pense que le temps reviendra si bien qu’il prend tout
son temps pour agir. S’il doit par exemple prendre part a une manifestation, allez a un
rendez-vous a 10h, il y sera avec plusieurs heures de retard. Ainsi du simple citoyen
jusqu’aux hommes et femmes au sommet de 1’Etat, le retard est la chose la « mieux

partagée » ; il est devenu méme chronique. Car les Africains pensent qu’ils ont le temps.

https://centrecaris.net/Revue-MIRI

89


https://centrecaris.net/Revue-MIRI

De¢s lors, ce rapport au temps, oriente toute leur vie. Concrétement, 1’agir des
Africains pourraient revétir la négligence parce qu’ils pensent détenir le temps qui
reviendra. Quelle que soit I’heure que marquera leur montre, ils estimeront qu’ils ont le
temps. Cette mentalité pourrait porter préjudice a nombre de pays africains en quéte
d’efficacité. Car malheureusement, nous y assistons a la lenteur dans I’administration et les
différents services, etc. En clair, les horaires de travail ne sont pas respectés. Les
travailleurs sont devenus paresseux au point de faire facilement les demi-journées sans
aucune conscience professionnelle. En Cote d’Ivoire, par exemple, il s’est développé dans
le monde professionnel, I’expression « faire le pont ». C’est une pratique qui consiste a ne
pas travailler un jour ouvrable situé entre un jour de congé et un weekend. Dans ces
conditions, comment peut-on étre productif, rentable et efficace si le retard, 1’absentéisme
et le manque de conscience professionnelle prospérent dans la plupart des administrations

africaines ?

Dans le domaine de la santé, le plateau technique sous équipé dans les
¢tablissements sanitaires sont le résultat de la procrastination de la part de certains
décideurs africains. Dans un tel contexte, d’une part, les spécialistes de la santé sont
incapables de poser un diagnostic précis, dans un temps record pour soulager les patients a
cause du manque de certains matériels de pointe ; ce qui les amene a tatonner pour
découvrir en retard et désespérément, le mal dont souffre les patients. Or, un travail mal

fait pourrait étre lourdes de conséquences irréversibles ; ce temps perdu ne reviendra plus.

D’autre part, les patients arrivent bien souvent en retard a I’hopital avec un mal déja
trop avancé. Dans les deux cas, il y a un manque d’urgence dans la mesure ou les conditions
ne sont pas réunies pour agir avec promptitude ; le moment opportun n’est pas choisi pour
agir et I’irréparable ne peut que se produire. Ces drames, faut-il le préciser, ne relévent pas
de la fatalité¢, mais d’une négligence a tous les niveaux. C’est parce que chacun n’a pas
joué a temps sa partition que le pire est arrivé. Platon (Livre 11, 379 b, 1993.) était donc

fond¢ a affirmer « que si on laisse passer le bon moment pour un travail, il est manqué ».

Par ailleurs, I’autre impact néfaste de « I’heure africaine », ¢’est la mauvaise gestion
du temps. En effet, prétendant avoir le temps qu’elles n’ont pas en réalité, les sociétés
africaines ont une mauvaise gestion du temps et perdent exagérément le temps. Dans une
célebre étude sur les causes du sous-développement en Afrique noire, Marie-Louis Ropivia

(Volume 39, numéro 108, 1995, p. 406.) insiste justement sur la mauvaise gestion du temps.

https://centrecaris.net/Revue-MIRI

90


https://centrecaris.net/Revue-MIRI

Plus explicitement, les services créent les conditions de la perte du temps. Nous en voulons
pour preuve, les longues files d’attentes des travailleurs devant les guichets de banques,
lesquels sont d’ailleurs trés insuffisants. Ainsi, une simple opération a la banque pourrait
prendre une demi-journée, voire toute une journée. En sus, les patients peuvent passer des
heures en attente dans un centre hospitalier en raison du nombre insuffisant

d’infrastructures et de spécialistes de la santé. Et les exemples foisonnent en la matiére.

En conséquence, « comment comprendre qu’une perte de temps chronique dans le
secteur des services puisse rendre nos administrations publiques et notre secteur tertiaire
efficients et performants ?» (M.-L. Ropivia, Volume 39, numéro 108, 1995, p. 408.). Cette
interrogation de 1’auteur peut s’interpréter de deux maniéres au moins. Dans un premier
temps, le gaspillage du temps est imputable a ceux qui n’ont pas créé suffisamment de

structures pour satisfaire la population.

Dans un second temps, les personnes victimes de ce systéme sont les mémes qui se
retrouvent dans les différents services. Si elles perdent tout le temps a la banque, a I’hopital,
etc., a quelle heure vont-elles arriver dans leurs différents services ? Une fois qu’elles y
seront, auront-elles I’énergie nécessaire pour assumer convenablement leur tiche ? N’est-
ce pas ce qui encourage certains a prendre des permissions parfois incompréhensibles ?
D’ou le manque d’efficacité, de performance et de productivité¢ dont parle Ropivia ; les
sociétés africaines sont prises dans un engrenage qu’elles ont elles-mémes créé. N’est-ce

pas I'une des causes de leur sous-développement ?
2.2. « L’heure africaine », I’une des causes du sous-développement en Afrique

A la lumiére du développement qui précéde, nous pouvons inférer que la mentalité
cyclique du temps qui a donné naissance a « 1’heure africaine », est un facteur explicatif et
causal du sous-développement en Afrique. Cette affirmation semble assez outrée d’emblée.
Mais une réflexion en profondeur démontre bien le contraire. De fait, « I’heure africaine »
a développé certains comportements qui constituent un frein au développement de la

plupart des pays africains.

Par conséquent, comment peut-on rivaliser avec les Européens et les Asiatiques en
matiere de développement si I’on n’est pas productif et compétitif a tous égards a cause du

retard, si I’on n’a aucune conscience professionnelle, si les infrastructures routicre,

https://centrecaris.net/Revue-MIRI

91


https://centrecaris.net/Revue-MIRI

sanitaire, industrielle, etc., sont soit insuffisantes soit inexistantes a cause de la négligence
et de la procrastination, si I’on a une mauvaise gestion du temps ? Ce qui est dramatique,
c’est la fierté avec laquelle ils brandissent cette « mauvaise » habitude comme s’il
s’agissait d’un bien. Or, c’est au contraire I’ennemi numéro 1 des Africains. En fait,
« I’heure africaine » tue 1I’Afrique en ce sens qu’elle annihile tous les efforts de
développement. On pourrait dire que 1’ Afrique est en retard a cause de « I’heure africaine ».

Car c’est sa maniere de se définir par rapport au temps qui détermine toute sa destinée.

Toutefois, précisons que le mauvais usage du temps constitue fondamentalement
une cause endogene du mal de I’ Afrique. Nous ne saurions occulter son passé trés pesant
(traite négriére, colonisation, postcolonialisme, etc.) comme une cause exogéne qui
constitue une pesanteur dans sa marche vers le développement. Mais face a ce mal qui
freine I’¢lan de développement des pays africains, que faut-il faire ? Il s’agit de redéfinir
la relation de I’Africain au temps en ayant pour boussole, la philosophie de Martin

Heidegger.

3. Vers un nouveau paradigme de la perception du temps chez ’africain
sous le prisme de la temporellité heideggérienne

3.1. Dela « conversion » des mentalités des pays africains

Parler de conversion des mentalités des pays africains peut sembler excessif dans
la mesure ou la conversion en religion renvoie au processus par lequel celui qui a commis
un acte peccamineux et qui a perdu les faveurs de Dieu, revient a lui apres un repentir. En
I’appliquant aux mentalités africaines, nous voulons mettre 1’accent sur le changement de
direction, la transformation en profondeur de ces mentalités « corrompues » et qui ont

besoin d’étre « purifiées », éclairées.

Ainsi, apreés avoir déconstruit « I’heure africaine » en ses impacts négatifs, il
importe a présent de définir un nouveau paradigme de la perception du temps chez les
Africains. Comme préalable a ce développement, faisons remarquer que 1’Afrique fait
partie d’un monde qui évolue avec ses exigences dont elle doit tenir compte si elle veut
amorcer un développement intégral. Elle ne peut pas aller au développement en
s’emmurant dans une forteresse narcissique. Une ouverture aux autres civilisations
s’impose ainsi a elle. C’est justement cette mise au point que Ropivia (Volume 39, numéro

108, 1995, p. 402.) tient a faire a travers ces lignes :

https://centrecaris.net/Revue-MIRI

92


https://centrecaris.net/Revue-MIRI

Dans le champ planétaire et unifié de 1’économie mondiale, dans le
systeme moderne des relations internationales, il ne saurait y avoir de temps
africain spécifique, singulier, sous le fallacieux prétexte que 1’Afrique, en
respectant ses valeurs culturelles, pourrait se développer a son rythme.

Au sujet de la question du temps, sans renoncer a leur identité, les Africains
gagneraient a changer de mentalité en adoptant une conception vectorielle du temps. En
clair, ils doivent se convaincre que le temps ne leur appartient pas ; il est fugace sans aucune
possibilité de retour. En conséquence, tout doit se faire dans le temps avec une gestion
rationnelle du temps. C’est d’ailleurs cette mentalité qui a habité a un moment donné de
leur histoire, les pays devenus industrialisés aujourd’hui, si bien que leurs actions visent de
plus en plus & limiter la part du hasard. A titre d’illustration, nous avons la création des
métros, des Trains a Grandes Vitesses (TGV), etc., pour raccourcir les distances qui les
séparent, I’équipement des centres hospitaliers avec le matériel de pointe, la mise en place
d’une assurance vie accessible a tous, etc. La raison en est qu’il n’y a pas de temps a perdre ;
il faut par tous les moyens essayer de faire face a la dictature du temps, la surmonter méme

d’une certaine maniére.

Dés lors, avec une conception vectorielle du temps et conscient qu’ils sont
incapables d’arréter le temps pour le manipuler a leur guise, ils feront coincider leurs
actions avec la dimension Kairos du temps. Ainsi, agir selon le Kairos, c’est faire coincider
I’action humaine avec le moment opportun pour éviter de faire le médecin apres la mort.
Car dans la vie de tous les jours, il y a des moments favorables pour agir de maniere précise,
ponctuelle et efficace. Il s’agit d’une aubaine a saisir pour ne pas avoir a regretter. En clair,
les Africains doivent agir « sans laisser passer les moments propices ». (Platon, Livre II,

374c, 1993.).

En outre, le changement de paradigme temporel fera naitre chez les citoyens
africains, des valeurs telles que la ponctualité, une gestion rationnelle du temps, la
promptitude, la rigueur, 1’efficacité, la proactivité, etc. Ces valeurs doivent se cultiver des
le bas age, en famille, dans les établissements d’éducation préscolaire, primaire, secondaire
et universitaire. C’est la seule maniere de construire un homme qui puisse vivre selon les
canons de la « nouvelle société africaine ». Et si ces valeurs sont respectées, I’ Afrique aura

entre ses mains les armes de son propre développement.

https://centrecaris.net/Revue-MIRI


https://centrecaris.net/Revue-MIRI

Cependant, il n’est nullement question d’aller a la conquéte du développement et
du progres pieds joints et téte baissée. Il s’agit plutdt de faire une juste dialectique entre
I’identité africaine et la fleche du temps. Cette nouvelle posture permettra aux Africains
d’agir sans retard et avec efficacité dans tous les domaines de la vie sans pour autant
sacrifier leur identité. Le changement de mentalité pourrait étre 1’une des clés importantes
du développement et du progreés des peuples africains et partant, de ’amélioration de la

qualité de la vie.

Mais agir promptement, efficacement et rigoureusement dans le temps qui passe
sans s’évanouir, nous fait signe vers un ayant ét¢ intemporel qui donne sens et consistance
a notre temps de tous les jours. Il s’agit de I’Etre, le Temps originel qui assure 1’unité

fondamentale du temps.
3.2. Le Temps originel comme fondement du faire de I’Africain

L’Etre en tant que Temps originel émane avant tout de cette affirmation que nous
lisons dans Questions III et IV : « Dans la constance avec laquelle le temps passe, c’est
I’étre qui parle » (M. Heidegger, 1976, p. 195.). En d’autres termes, 1’Etre est le
temporalisant par excellence qui dans son déploiement, donne un sens temporel au Dasein
et aux choses intratemporelles. On pourrait ainsi dire que le temps est temps parce qu’il y

a Temps.

Dés lors, I"urgence de percevoir 1’appel de I’Etre en tant que Temps originel se fait
insistant. En fait, ayant pris conscience de I’étre du temps, les hommes en général et
particulierement les Africains, devraient percevoir tout agir comme une sollicitation de

I’Etre de sorte a 1’accomplir avec promptitude, efficacité et conscience professionnelle.

En outre, chaque citoyen africain devrait avoir une conscience tres aigué de la
responsabilité. Car si rien ne nous engage, toutes les actions pourraient étre accomplies
pour soi-méme et non pour ’action elle-méme. Et les conséquences d’une action accomplie
avec négligence, sans aucune conscience professionnelle, sont irréversibles. Les Africains
devraient arriver donc a une conversion des mentalités. Ainsi les hommes et les femmes
dans tous les secteurs d’activité sans exception, sont appelés a agir en toute responsabilité

comme s’ils étaient en mission pour prendre la bonne décision en vue du bien de tous. C’est

https://centrecaris.net/Revue-MIRI

94


https://centrecaris.net/Revue-MIRI

justement au sujet de la décision que le philosopher heideggérien pourrait étre d’un apport

considérable pour les peuples africains.

En général, prendre une décision, c’est agir Aic et nunc pour résoudre un probléme
ponctuel comme si c’est I’instant (t) qui importait. Une fois que nous avons résolu le
probléme, 1’'urgence disparait. Le philosophe de Messkirch nous propose quelque chose
d’exceptionnel. Cette rupture part du fait que nous ne sommes pas dans le temps comme le
prétend la conception courante du temps. Pour lui, la temporalité qu’il nomme temporellité,
impregne toutes les structures de 1’étre-1a. V. Trovato (2008, p. 24.) dans une admirable

intuition, résume fort a propos cette connexion entre le Dasein et le temps :

La caractéristique fondamentale du Dasein est d’étre temporel : il
n’est pas situé dans le temps (ce qui est le cas des choses), mais d’étre tout
entier, intérieurement, tissé par le temps vécu. Le Da-sein est temporel au sens
ou I’on dit d’un étre fait de mati¢re qu’il est matériel.

En d’autres termes, la temporellité est constitutive de 1’étre de ’Homme avec une

priorité accordée a 1’ek-stase de 1’a-venir. Ainsi,

« Heidegger nous permet de rompre avec la vision répandue du temps. Nous
ne sommes pas dans le temps, c’est-a-dire ici présents, car nous songeons au passe,
qui n’est plus, et a I’avenir, qui n’est pas encore. (C. Bellog, 2014, p. 37.). »

N’étant donc pas dans le temps comme dans un rapport du contenu au contenant,
prendre une décision ici et maintenant est en rapport avec le futur et le passé. Mieux,
I’action présente est motivée par le pro-jet que nous avons en tenant compte du passé. Ainsi
les peuples Africains ne devraient pas se contenter de vivre seulement 1’ici et le maintenant
sans tenir compte du passé et du pro-jet. Par conséquent, agir implique tout notre étre en
prenant en compte toutes les dimensions de la temporellité et non une seule dimension qui

consiste dans I’immédiateté de 1’action. Céline Belloq (2014, p. 37) peut en ce sens €crire :

Nous devons étre portés d’abord vers 1’avenir pour ensuite assumer
notre avoir-été tout en nous rendant présents aux choses. La projection est par
conséquent la seule maniére authentique de vivre le temps ou d’assumer notre
étre temporel.
Au regard de ce qui précede, il ressort qu’agir a I’instant (t), ¢’est €tre en éveil pour
prendre au moment favorable la décision. Nous retrouvons ici le Kairos, mais Heidegger

va plus loin en mettant en rapport I’action présente avec les autres dimensions de la

https://centrecaris.net/Revue-MIRI


https://centrecaris.net/Revue-MIRI

temporellité. En clair, la décision a prendre n’est pas sans rapport avec les autres
dimensions de la temporellité. Suivons d’ailleurs cette explication de Céline Belloq (2014,

p. 40):

L’instant est le coup d’ceil qui survole notre situation selon trois
directions, pass€, présent et avenir, en vue d’une décision a prendre. Dans cette
configuration, nous ne nous contentons pas de réagir. Nous nous portons vers
I’avenir tout en assumant le passé.

Cette pensée de Belloq appelle quelques réflexions pour le bien de 1I’Afrique.
D’abord, c’est le pro-jet qui devrait sous-tendre toute action. Cette pro-jection pourrait
renfermer la planification, voire méme la prospective en vue d’un développement durable

en Afrique. Car si les pays dits industrialisés ont atteint ce niveau, ¢’est en grande partie en

raison de la prospective. Que faut-il entendre par 1a ?

D’amblée, précisons que c’est la rationalisation de I’usage du temps qui a inspiré a
I’Homme des études comme la prospective. Loin d’étre un oracle ou une prophétie, la
prospective est une étude rationnelle du temps, notamment sur les futurs possibles d’une
communauté en vue de lui construire un avenir meilleur. Ainsi, la prospective consiste-t-

elle a anticiper dans I’action pour ne pas réagir trop tard ou trop vite.

Pour réussir cette étude au service de I’action, il faut élaborer des stratégies et se
fixer des objectifs car sans vision, tout ce qu’on entreprend n’aura pas d’avenir. C’est ce

qui pousse Séneque dans sa Lettre a Lucilius (LXXI) a écrire :

« IIn’y a point de vent favorable pour celui qui ne sait dans quel port il veut
arriver. Le hasard doit nécessairement avoir une grande influence sur notre vie,
lorsque nous vivons au hasard. »

En d’autres termes, sans méthode, on est siir de manquer la cible. En s’appuyant
ainsi sur la célebre pensée de Séneque, il s’agit de prendre des dispositions utiles afin de
suivre utilement et intelligemment le rythme du temps. Voila une étude qui pourrait aider

I’ Afrique en quéte de développement.

Au demeurant, la pensée de Céline Belloq met un point d’honneur sur I’assomption
du passé. Cette disposition est en phase avec les peuples africains qui sont tres attachés a
leurs valeurs du passé. Ce qui signifie qu’on peut aller a la rencontre des autres civilisations

sans perdre son identité. Mais mieux, 1’Afrique doit faire I’effort de se débarrasser de

https://centrecaris.net/Revue-MIRI

96


https://centrecaris.net/Revue-MIRI

certaines traditions qui constituent des obstacles a son développement. Car dans un

contexte de mondialisation, il s’agit de dialoguer avec toutes les cultures.

En définitive, agir résolument dans 1’instant chez Martin Heidegger, c’est répondre
a I’appel de 1’Etre. C’est pour cette raison qu’il existe une connexion entre I’Etre et la
temporellité. Cette corrélation n’est pas purement spéculative. Bien au contraire, elle révele
que les hommes disposent d’un juge intérieur qui les observe chaque fois qu’ils doivent
poser un acte. Il ne s’agit pas d’un juge a la manicre des religions positives prét a
sanctionner les mauvais actes et a rémunérer les actes louables. Il est tout simplement
question d’un juge qui inspire des actes authentiques. C’est sans doute ce juge qui inspira
E. Kant (1980, p. 68.) lorsqu’il écrivait que « (...) je dois toujours me conduire de telle
sorte que je puisse aussi vouloir que ma maxime devienne une loi universelle ». Tout se
passe comme si cette censure intérieure m’oblige a poser des actes authentiques et non

autrement.

Par voie de conséquence, nous retrouvons une éthique du temps chez 1’auteur de

Etre et Temps, dans la mesure ou I’Etre donne un fondement essentiel a 1’action de

I’Homme en vue d’un faire authentique. L’Homme n’agit pas pour lui-méme ; il agit parce
Py . , - P .. o, s . .

qu’il est revendiqué par I’Etre, le Temps originel qui impacte positivement 1’agir humain

en sa quotidienneté. Et les Africains devraient s’en servir comme un remede a leur mal

émanant de « ’heure africaine ».
Conclusion

Au terme de notre cheminement, il appert que « I’heure africaine » définit la
relation de I’Homme africain au temps. Ce concept né de sa conception cyclique du temps,
renferme toute une manicre de faire, vivre et d’étre. Devenu ainsi un syndrome, « 1’heure
africaine » apparait comme une gangréne impactant négativement presque tous les
domaines de la vie des Africains. Pour sortir de cette conception facheuse du temps, il est
impérieux de changer de paradigme en adoptant d’une part, une conception linéaire du

temps avec pour résultat I’efficacité, la promptitude et I’agir selon le Kairos.

D’autre part, les peuples africains gagneraient a saisir toutes les actions comme un
appel que ’Etre, en tant que Temps originel leur lance afin d’agir « par devoir », en toute

responsabilité et selon la conscience professionnelle. Ainsi, pourront-ils agir dans I’instant

https://centrecaris.net/Revue-MIRI

97


https://centrecaris.net/Revue-MIRI

et prendre au moment opportun, la décision pour la vie en tenant compte des trois
dimensions de la temporellité. Enfin de compte, pour suivre le train du développement, les
Africains sont appelés a changer de mentalité en demeurant dans une connexion nécessaire
avec 1’Etre, le temporalisant par excellence, en vue d’un habiter substantiel et d’un faire

authentique.

https://centrecaris.net/Revue-MIRI

98


https://centrecaris.net/Revue-MIRI

Références bibliographiques

AUGUSTIN saint, 1964, Les Confessions, Traduit du latin par Joseph
Trabucco, Paris, GF Flammarion.

BELLOQ Céline, 2014, Etre soi avec Heidegger, Paris, Eyrolles.

DIBI Kouadio Augustin, 2018, L Afrique et son autre : la différence libérée,
Abidjan, Nouvelles Editions Balafon, 1° édition.

HEIDEGGER Martin, 1976, Questions III et IV, Traduit de 1’allemand par
Jean Beaufret et Frangois Fédier, Paris, Gallimard.

KANT Emmanuel, 1980, Fondements de la métaphysique des maeurs,
Traduit de I’allemand par Victor Delbos, Paris, Vrin.

LE CORRE Frangoise, 2018, « Habiter le temps. Figures du temps présent »
in Christus. Vivre [’expérience spirituelle aujourd’hui, numéro 260.

PIETTRE Bernard, 1994, Philosophie et science du temps, Paris, P. U.F.

PLATON, 1993, La République, Livre 11, Traduit du grec par Pierre Pachet,
Paris, Gallimard.

ROPIVIA Marie-Louis, 1995, « Problématique culturelle et développement
en Afrique noire : esquisse d’un renouveau théorique » in Cahiers de géographie
du Quebec, 39(108), https://doi.org/10.7202/022517ar, consulté le 19 septembre
2025 a 19h46.

SENEQUE, Lettre a Lucilius, LXXT in
https://'www.dicocitations.com/citations/citation-109991.ph, consult¢ le 20
septembre 2025 a 23h21.

TROVATO Vincent, 2008, Le Concept de | ’étre-au-monde chez Heidegger,
Paris, L’Harmattan.

VERNANT Jean-Pierre, 1965, Mythe et pensée chez les Grecs. Etude de
psychologie historique I, Paris, Frangois Maspero.

https://centrecaris.net/Revue-MIRI 99


https://centrecaris.net/Revue-MIRI
https://doi.org/10.7202/022517ar
https://www.dicocitations.com/citations/citation-109991.ph

