
 

 

  

  

  

 

 

 

 

 

 

 

Indexation        

 

 

 

 

 

 

REVUE SEMESTRIELLE / N° 009 / DECEMBRE 2025 

ISSN : 1987-1538 

E-mail : revuemiri09@gmail.com 

Tel. +237 6 99 56 34 79 / +223 75 35 97 82 

Bamako - Mali



 

 

             

 

PRESENTATION 

             

  

 

La Revue Internationale de Philosophie (Miri) est une collection périodique 

spécialisée du Centre Africain de Recherche et d’Innovations Scientifiques 

(CARIS) et de ses partenaires dans le but de renforcer et d’innover la recherche 

en histoire de la philosophie, philosophie de la logique, philosophie du langage, 

métaphysique, épistémologie, philosophie des sciences, philosophie morale et 

politique, esthétique, philosophie du droit, histoire des idées, philosophie de 

l’environnement, théologie et en ontologie. 

Les objectifs généraux de la revue portent sur la valorisation de la recherche 

philosophique à travers le partage des résultats d’avancées scientifiques, 

l’innovation thématique, et la culture de l’esprit critique.  

 

Son objectif spécifique est de redynamiser la production des thématiques 

pertinentes sur les réalités sociales africaines, les théories de la connaissance, la 

philosophie du développement, la philosophie des médias, la crise de l’identité de 

l’Afrique moderne, la philosophie de l’information et la pensée philosophique 

africaine. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

             

 

EQUIPE EDITORIALE 

             
 

DIRECTEUR DE PUBLICATION    

Pr Belko OUOLOGUEM (Mali) 

 

DIRECTEUR ADJOINT  

Pr Sékou YALCOUYE (Mali)    

                                                                                                         

COMITE SCIENTIFIQUE ET DE LECTURE 

Pr Mahamadé SAVADOGO (Professeur des universités, Ouagadougou Joseph Ki 

Zerbo, Burkina-Faso) 

Pr Yodé Simplice DION (Professeur des Universités Félix Houphouët-Boiny de 

Cocody-Abidjan), 

Pr Jean Maurice MONNOYER (Professeur des universités Aix-Marseille I, France) 

Pr Mounkaïla Abdo Laouli SERKI (Professeur des Universités Abdou Moumouni de 

Niamey) 

Pr Samba DIAKITÉ (Professeur des Universités Alassane Ouattara de Bouaké) 

Pr Isabelle BUTERLIN (Professeur des universités Aix-Marseille I, France) 

Pr Yao Edmond KOUASSI (Professeur des Universités Alassane Ouattara de 

Bouaké) 

Pr Akissi GBOCHO (Professeur des universités Félix Houphouët-Boigny, Cote 

d’Ivoire) 

Pr Gbotta TAYORO (Professeur des Universités Félix Houphouët-Boiny de Cocody-

Abidjan) 

Pr Blé Marcel Silvère KOUAHO (Professeur des Universités Alassane Ouattara de 

Bouaké) 

Pr Abdoulaye Mamadou TOURE (Professeur des universités UGLC SONFONIA, 

Conakry, Guinée) 



 

 

Pr Jacques NANEMA (Professeur des universités Ouagadougou Joseph Ki Zerbo, 

Burkina-Faso) 

Pr Nacouma Augustin BOMBA (Maitre de conférences, Université Yambo 

Ouologuem de Bamako, Mali) 

Dr Ibrahim CAMARA (Maitre de conférences, ENSup, Mali) 

Dr Souleymane KEITA (Maitre de Conférences, Université Yambo Ouologuem de 

Bamako, Mali) 

 

COMITE EDITORIAL 

Pr Sigame Boubacar MAIGA (Philosophie, Ecole Normale Supérieure de Bamako, 

Mali) 

Dr Siaka KONÉ (Philosophie,Université Yambo Ouologuem de Bamako, Mali) 

Dr Ibrahim Amara DIALLO (Philosophie, Université Yambo Ouologuem de 

Bamako, Mali) 

Dr Oumar KONÉ (Philosophie, Université Yambo Ouologuem de Bamako, Mali) 

Dr Amadou BAMBA (Economie, Université des Sciences Sociales et de Gestion de 

Bamako, Mali) 

Dr Eliane KY (Philosophie, Université Yambo Ouologuem de Bamako, Mali) 

Dr Samba SIDIBE (Philosophie, Ecole Normale Supérieure de Bamako, Mali) 

M. Souleymane COULIBALY (Philosophie, Université Yambo Ouologuem de 

Bamako, Mali) 

 

REDACTEUR EN CHEF 

Dr Mahmoud ABDOU (Philosophie, Ecole Normale Supérieure de Bamako, Mali) 

 

COORDINATRICE 

Dr Palaï-Baïpame Gertrude (Histoire, Université de Douala, Cameroun) 

 

COORDINATEUR ADJOINT 

M. Fousseyni BAGAYOKO (Informaticien, responsable technique de la Revue) 

 

 

 



 

 

             

 

POLITIQUE EDITORIALE 

             

 

 

La revue internationale de Philosophie (MIRI) est une revue qui paraît deux (2) fois 

l'année et publie des textes qui contribuent au progrès de la connaissance dans tous les 

domaines de la philosophie et des sciences humaines. Revue MIRI publie des articles 

de qualité, originaux, de haute portée scientifique et des études critiques.  

« Pour qu’un article soit recevable comme publication scientifique, il faut qu’il soit 

un article de fond, original et comportant : une problématique, une méthodologie, un 

développement cohérent, des références bibliographiques. » (Conseil Africain et 

Malgache pour l'Enseignement Supérieur CAMES) 

✓ La bibliographie doit être présentée dans l’ordre alphabétique des noms des 

auteurs.  

✓ Classer les ouvrages d’un même auteur par année de parution et selon leur 

importance si des ouvrages de l'auteur sont parus la même année.  

✓ Tous les manuscrits soumis à la revue MIRI sont évalués par au moins trois 

chercheurs, experts dans leurs domaines respectifs.  

✓ Suite à l’acceptation de son texte, l’auteur-e s’acquitte des frais d’instruction et 

de publication avant poursuite du reste de la procédure.  

✓ Un texte ne sera pas publié si, malgré les qualités de fond, il implique un manque 

de rigueur sémantique et syntaxique.  

✓ Chaque auteur reçoit son Tiré à part dès la publication du numéro. 

✓ Les droits de traduction, de publication, de diffusion et de reproduction des textes 

publiés sont exclusivement réservés à la revue MIRI. 

✓ Après le processus d'examen, l'éditeur académique prend une décision finale et 

peut demander une nouvelle évaluation des articles s'il a des présomptions sur la 

qualité de l'article.  



 

 

             

 

SOMMAIRE 

             

 

1. KOUYATÉ Alou, NASSOKO Lassana 

Les médias à l’épreuve de la pensée philosophique contemporaine………………….....1 

 

2. Domèbèimwin Vivien SOMDA 

Éducation et crise écologique en l’ère de l’anthropocène…………………………..….20 

  

3. Assindah MAGNETINE, Bahan LANDJERGUE  

La vie socio-économique à l’épreuve de la crise sécuritaire dans la préfecture de 

Kpendjal au Nord-Togo…………………………………………………………….....40 

 

4. IDI OUNFANA Nassirou 

La philosophie de la paix : entre Etat de droit démocratique et insécurité au 

sahel…………………………………………………………………………………...57 

 

5. KOFFI Lopez Emmanuel Oscar 

Morale et religion : prolégomènes à un humanisme laïc……………………………....71 

 

6. Okon Bernardin DJOUPO 

L’heure africaine : Déconstruire une habitude temporelle en Afrique pour une 

temporellité authentique avec Heidegger…………………………………………..….84 

 

7. Gabriel VANNA 

Le numérique au-delà d’une révolution historique : introduction à la fabrique 

philosophique de la culture perceptive………………………………………..……...100 

 

8. Bah Leger KOUADIO 

Karl Marx et Amartya sen : convergences et divergences dans l’analyse du 

capitalisme………………………………………………………………………..….114 

 

9. Adjoua Marie Jeanne KONAN, Antoine KOUAKOU 

Coopération verticale/multilatérale et développement durable des états africains…...132 

 

10.   Jean Désiré SAWADOGO 

Qu’on est si bien sur sa propre natte : Autonomie et développement endogène dans la 

pensée de Joseph KI-Zerbo………………………………..………………………....149 

 

 

 



 

 

11.   Affoué Valery-Aimée TAKI 

Et si la nature avait un visage : réflexion lévinassienne sur un écologisme humaniste..166 

 

12.   Dieudonné Achille Ozi GAGBÉI 

Un regard sur la participation démocratique du chrétien dans les États africains…….178 

 

13.   MASSIKINI MOKEKA Jean-Pierre 

Réflexions sur les rapports juridiques entre le pouvoir central et les provinces en 

République Démocratique du Congo…………………………………………..…….192 

 

14.   Huédoté Fernand HOUNTON 

Des fondements philosophiques de la notion de programme génétique : entre cause 

finale et cause formelle………………………………………………………………212 

 

15.   Mahmoud ABDOU  

Identités culturelles : entre conflits et nécessité d’un mieux vivre-ensemble……...…229 

 

16.   Antoine BORUGH-BU-DJORH 

La souveraineté des Etats africains à l’épreuve des coups d’Etat militaires : entre 

émancipation et néocolonialisme………………………………………………….....241 
 

 

 
 

 

 

 

 

 
 

 

 
 

 



 

   

https://centrecaris.net/Revue-MIRI  84 

 

L’HEURE AFRICAINE : DÉCONSTRUIRE UNE HABITUDE TEMPORELLE EN 

AFRIQUE POUR UNE TEMPORELLITÉ AUTHENTIQUE AVEC HEIDEGGER 

 

Okon Bernardin DJOUPO 

Université Alassane Ouattara (Bouaké, Côte d’Ivoire) 

djoupokon@yahoo.fr 

 

  

Résumé 
 

L’exister d’un peuple est tributaire de la manière dont il se détermine par rapport au 

temps. C’est sans doute cette unité de l’exister et du temps qui a fait naître, le concept de 

« l’heure africaine ». Devenu ainsi une manière d’être, « l’heure africaine » oriente la vie avec 

pour conséquences, la mauvaise gestion du temps, le retard, la négligence, etc. En un mot, cette 

habitude, mieux cet habitus qui passe pour être une « seconde nature », a des conséquences 

néfastes et constitue ainsi un frein au développement. Dès lors, après avoir analysé cette 

conception fâcheuse du temps, nous voudrions proposer la temporellité heideggérienne comme 

un remède face à ce mal. En somme, adopter un nouveau paradigme de la perception du temps 

chez l’Africain sous le prisme du philosopher heideggérien, tel est l’enjeu de ce travail.  

Mots-clés : Heure africaine, Développement, Temporellité heideggérienne, Nouveau 

paradigme, Philosopher heideggérien. 
 

 

Abstract 
 

The existence of a people is dependent upon the manner in which they determine 

themselves in relation to time. It is undoubtedly this unity between existence and time that gave 

rise to the concept of the “african time.” Having thus become a mode of being, “african time” 

comes to orient life, with consequences manifest in the mismanagement of time, chronic 

lateness, negligence, and related attitudes. In short, this habit or rather this habitus, which has 

come to be regarded as a “second nature” has detrimental effects and thereby constitutes an 

obstacle to development. Consequently, after examining this problematic conception of time, 

we intend to propose Heideggerian temporality as a remedy to this malaise. In sum, the 

challenge of this study is to adopt a new paradigm of the african perception of time through the 

lens of Heideggerian philosophy.  

Keywords: African time, Development, Heideggerian temporality, New paradigm, 

Heideggerian philosophy. 

 

 

 

 

https://centrecaris.net/Revue-MIRI
mailto:djoupokon@yahoo.fr


 

   

https://centrecaris.net/Revue-MIRI  85 

 

Introduction 

S’il est vrai que le temps est depuis toujours la grande énigme de la 

condition humaine, sceau de la finitude, porteur des espoirs et des craintes, à 

la fois chance et condamnation, il ne l’est pas de la même façon selon les 

époques. Regarder de près comment il est vécu, éprouvé, supporté et utilisé, 

c’est se donner la possibilité de découvrir les dominantes d’une période de 

l’Histoire et d’une culture à un instant donné. (F. Le Corre, 2018, p. 12.). 

D’abord, le temps se présente à l’Homme comme un mystère dans la mesure où il 

se donne à lui dans son obscurité. C’est pour cette raison que toute tentative de réflexion 

sur ce sujet demeure une sinécure. C’est sans doute ce caractère énigmatique du temps qui 

poussa Saint Augustin (1964, Livre XI, Chapitre XIV, Paragraphe 2) à s’interroger en ces 

termes : « Qu’est-ce donc que le temps ? Si personne ne me le demande, je le sais ; mais si 

on me le demande, et que je veuille l’expliquer, je ne le sais plus. » 

Ensuite, le temps fait, défait les choses et les conduit inéluctablement vers leur fin. 

Enfin, la conception du temps est tributaire de l’époque et de la culture ; elle est fonction 

du temps si bien qu’elle détermine par la même occasion le faire et la mentalité collective 

de ce peuple.  

Dès lors, la manière de percevoir le temps façonne la conscience au point 

d’influencer l’agir. Ce n’est pas sans raison que selon certains, « Time is money », « Le 

temps c’est de l’argent » pour signifier qu’il n’y a pas de temps à perdre ; il faut tout faire 

avec célérité car ce qui compte, c’est la rentabilité.  Pour d’autres en revanche, un concept 

lié à leur manière de se déterminer par rapport au temps a vu le jour. Il s’agit précisément 

de « l’heure africaine ». De fait, « l’heure africaine » est la manière spécifique de concevoir 

le temps et d’agir en conséquence. C’est pour cette raison qu’il n’est pas surprenant 

d’entendre dire en Afrique ceci : de toutes les façons, on a tout le temps ; le temps nous 

appartient, etc.  

En outre, ce concept est tellement ancré dans les habitudes des Africains qu’il   

influence négativement leur exister. « L’heure africaine » est devenue un syndrome qui 

semble retarder toutes les initiatives de développement dans la mesure où le retard est 

devenu une « seconde nature ».  

Notre objectif est de révéler les dangers de cette conception africaine du temps en 

proposant la temporellité heideggérienne comme chemin d’une vie authentique et d’un 

https://centrecaris.net/Revue-MIRI


 

   

https://centrecaris.net/Revue-MIRI  86 

 

développement sur fond d’un retour à l’Être. De fait, si la conception africaine du temps 

est l’une des causes majeures du retard à tous égards, alors quel est l’intérêt de la garder 

aujourd’hui ? Mieux, en quoi la vision heideggérienne du temps pourrait-elle contribuer 

durablement au développement de l’Afrique ? De ce problème central, découlent trois 

questions subsidiaires :  Quelles sont les implications de « l’heure africaine » ? Quelles 

pourraient en être ses conséquences ? En quoi la temporellité heideggérienne pourrait 

transformer en profondeur la perception africaine du temps ? 

Dans une méthode analytique, nous articulerons notre réflexion autour de trois axes 

dont le premier se consacrera aux implications philosophiques du concept de « l’heure 

africaine ». Le deuxième axe sera l’occasion de révéler les conséquences de ce concept 

devenu un syndrome. Dans le troisième axe, nous essayerons de montrer comment la 

temporellité chez Heidegger pourrait contribuer à redéfinir substantiellement la relation au 

temps en vue d’un développement durable.  

1.    Élucidation et implications philosophiques du concept de « l’heure 

africaine » 

1.1.   Du sens de « l’heure africaine » 

Le concept de « l’heure africaine » est chargé de sens. En effet, pourquoi parler de 

« l’heure africaine » ? Faut-il affirmer une heure propre à eux ? De fait, le concept de 

« l’heure africaine » laisse croire à l’existence d’une horloge dont l’aiguille marquerait une 

heure spécifique. Dans ce sens, les Occidentaux auraient leur heure, il en sera de même des 

Asiatiques, des Américains, etc. Mais loin d’être une unité de mesure du temps, « l’heure 

africaine » renvoie à une perception du temps à l’africaine. Il n’est nullement question d’un 

temps objectif quantifiable tel que nous présentent les horloges ; il s’agit plutôt et avant 

tout d’un temps subjectif. En somme, c’est un temps tel que l’Africain vit, sent et 

expérimente.  

Mais faut-il en déduire que les Africains ont des états de conscience uniforme ? 

Uniformiser les états de conscience des Africains serait erroné dans la mesure où chaque 

personne africaine est unique en son genre. Dès lors, les états d’âme varient d’une personne 

à une autre tout comme on parlerait d’une diversité de cultures d’un peuple à un autre en 

Afrique.  

https://centrecaris.net/Revue-MIRI


 

   

https://centrecaris.net/Revue-MIRI  87 

 

Cependant, ce dont il est question avec la notion de « l’heure africaine » se dégage 

de l’observation générale des Africains dans leur rapport au temps. Ainsi, « l’heure 

africaine » marque-t-elle une manière, une habitude, une mentalité des Africains quant à la 

perception du temps. Mais quel est le contenu de cette mentalité commune ? 

« L’heure africaine » n’est pas un simple effet de mode. Ce concept renferme un 

contenu assez fort défini par rapport aux modes de vie. Avec « l’heure africaine », les 

individus pensent avoir le temps en faisant tout à leur rythme, à savoir aller au travail, à un 

rendez-vous, à une manifestation, etc. L’individu prend tout son temps pour faire ce qu’il 

a à faire parce que dit-il, il a le temps.   On pourrait dire qu’avec « l’heure africaine », le 

temps c’est quand l’Homme est là ; tant qu’il n’est pas au lieu du rendez-vous, ce n’est pas 

encore l’heure. Dès lors, le temps prend son véritable sens dans la mesure où l’Homme 

africain le façonne à sa manière. Mais qu’est ce qui pourrait expliquer cette attitude par 

rapport au temps ?  

1.2.     De l’origine de « l’heure africaine » 

Philosophiquement, le concept de « l’heure africaine » revêt une acception qui 

mérite réflexion. Cette perception du temps est sans doute liée à sa conception cyclique du 

temps. En effet, à l’instar des Grecs de l’Antiquité, les Africains ont une mentalité du temps 

qui est celle du retour des événements comme le serpent qui se mord la queue. Chez les 

Grecs de l’Antiquité, était répandue l’idée que l’âme est appelée à se purifier 

continuellement jusqu’à ce qu’elle soit apte à appartenir à la sphère des dieux. Cette 

conception encore appelée réincarnation nous introduit déjà dans un cycle. J-P. Vernant 

(1965, p. 90-91.) affirme en ce sens qu’ 

 il n’y a pas, dans le domaine du temps, ni commencement ni 

achèvement véritables. L’âme ne fait que recommencer indéfiniment un 

même cycle d’épreuves dont, oublieuse à chaque fois des phases précédentes, 

elle ne peut jamais atteindre le terme, le τέλος, mot qui signifie non seulement, 

dans un sens temporel, la fin d’une période, mais, dans un sens religieux, 

l’initiation qui consacre, chez celui qui a ainsi « accompli » une phase de sa 

vie, l’accès à une forme d’existence nouvelle.  

D’ailleurs, le philosophe Dibi Kouadio Augustin analysant l’identité des 

Africains, insiste sur leur mentalité cyclique du temps. Cette mentalité à en croire 

le philosophe, se retrouve en Afrique traditionnelle qui avait une relation très 

particulière avec la nature :  

https://centrecaris.net/Revue-MIRI


 

   

https://centrecaris.net/Revue-MIRI  88 

 

Dans la vision traditionnelle africaine, la vie humaine recevait son 

rythme de la nature elle-même. Le cours régulier des saisons, avec leurs 

caprices ou leur générosité, l’alternance de la vie et de la mort, du jour trouble 

et de la nuit muette, donnaient aux hommes le sentiment que la vie ne se 

déploie à l’extérieur que pour revenir à son point de départ, que sous le soleil, 

il ne se passe rien véritablement de nouveau ! L’éternel retour conduit à la 

pensée d’un temps cyclique, embrassant toutes choses, réconciliant infiniment 

le matin et le soir, le jour et la nuit, dans une danse en rond que rien ne peut 

interrompre, installant ainsi l’homme dans l’intimité de la nature. (K. A Dibi, 

21018, p. 21.).  

Il ressort de cette pensée que la mentalité cyclique du temps fait partie de l’être-

africain puisqu’il fait corps avec la nature. C’est pour cette raison qu’avant l’apparition de 

l’horloge, certaines civilisations se servaient des éléments de la nature pour rythmer leur 

vie et se repérer. Ces « marqueurs de temps » étaient répétitifs. B. Piettre (1994, p. 10.) 

dans une célèbre intuition affirme en ce sens :  

A défaut d’horloge ou de montre, le paysan travaillant en plein air, 

repère outre la position du soleil dans le ciel, les variations du comportement 

des animaux et l’environnement sonore qui rythment la journée, ne serait-ce 

que le tintement régulier, chez nous, de la cloche de l’église du village. 

Ainsi, le temps cyclique est conçu avec des événements réversibles. Nous 

observons ce cycle dans la nature aux travers de la succession des saisons et des climats, 

du passage du jour à la nuit, et inversement, de la révolution de la terre, des différentes 

phases de la nuit, etc. Dès lors, nous sommes dans un perpétuel recommencement. Voilà 

l’origine de la mentalité cyclique du temps. Mais à l’époque moderne et contemporaine où 

il est davantage question de progrès, qu’adviendra-t-il du temps cyclique ? En termes clairs, 

avec la nouvelle mentalité du temps, quelle serait l’attitude des Africains ? 

En effet, la modernité inaugure une nouvelle conception du temps à savoir, le temps 

linéaire dans lequel les évènements ne se déroulent plus sur un cercle mais une ligne droite. 

C’est le temps de l’histoire universelle perçue par l’Occident comme se déroulant sur une 

ligne, c’est-à-dire selon une chronologie ayant un début et un terme. Dans un tel contexte, 

les Africains à la mentalité cyclique sont égarés dans leur propre univers. Le cercle auquel 

ils sont habitués semble pour ainsi dire brisé. Ce qui amène légitimement à s’interroger en 

ces termes : « Le cercle fermé qui ramène immédiatement l’homme et toutes choses à 

l’origine absolue, n’étant plus, n’est-ce pas dès lors au néant que se voit abandonnée la 

vie ? » (K. A. Dibi, 2018, p. 22-23.).  

https://centrecaris.net/Revue-MIRI


 

   

https://centrecaris.net/Revue-MIRI  89 

 

Cette interrogation est on ne peut plus pertinente dans la mesure où les Africains se 

trouvent dans une situation hydride. D’un côté, il y a ce qui fait leur identité originelle, à 

savoir la mentalité cyclique du temps. Et de l’autre côté, la flèche du temps qui s’impose à 

eux et avec laquelle il faut composer. La conséquence de cette situation, c’est d’être balloté 

entre deux mentalités, deux mondes au point de perdre leur identité si l’on n’y prend garde. 

Dès lors, ils sont embarqués dans un horizon dont l’avenir pour eux est incertain.  

Par ailleurs,  

Le cercle devenue ligne droite avec les exigences de la raison 

conquérante, cela signifie que désormais l’Afrique ne devra plus de la nature 

attendre protection : tout est à inventer en payant de son être. Peut-elle 

cependant, sans aucune assurance ni garantie, facilement accepter cette 

exigence ? Comment pourra-t-elle renoncer pour l’inconnu à une chaleur à 

laquelle elle était habituée ? Avec la disparition de la chaleur primitive de la 

vie, l’Afrique ne se surprend-elle pas, orpheline, à cheminer sur une route 

qu’elle n’a pas tracée, à vivre des significations prêtées ou imposée ? Dès lors, 

la voilà guettée par la peur et l’angoisse. Aussi voudra-t-elle se médiatiser elle-

même, en se mettant à la recherche de son unité perdue, de son identité. (K. 

A. Dibi, 2018, p. 23-24.).  

En résumé, le concept de « l’heure africaine » révèle la relation de l’Homme 

africain par rapport au temps. Ce concept qui exprime toute une manière de vivre, est né 

de la mentalité cyclique du temps chez les Africains. Malheureusement, il est devenu un 

syndrome ayant des effets néfastes sur leur vécu.  

2.  Les conséquences du syndrome de « l’heure africaine » 

2.1.  La question du retard et ses implications 

Rappelons que « l’heure africaine » telle que décrite fait partie de l’identité de 

l’Africain. Cependant, bien que faisant partie de son être, cette manière de concevoir le 

temps est devenu un syndrome aux conséquences néfastes. Et l’un des inconvénients du 

rapport au temps de l’Africain à travers « l’heure africaine », c’est le retard. De fait, ayant 

une mentalité cyclique du temps, il pense que le temps reviendra si bien qu’il prend tout 

son temps pour agir. S’il doit par exemple prendre part à une manifestation, allez à un 

rendez-vous à 10h, il y sera avec plusieurs heures de retard. Ainsi du simple citoyen 

jusqu’aux hommes et femmes au sommet de l’État, le retard est la chose la « mieux 

partagée » ; il est devenu même chronique. Car les Africains pensent qu’ils ont le temps. 

https://centrecaris.net/Revue-MIRI


 

   

https://centrecaris.net/Revue-MIRI  90 

 

Dès lors, ce rapport au temps, oriente toute leur vie. Concrètement, l’agir des 

Africains pourraient revêtir la négligence parce qu’ils pensent détenir le temps qui 

reviendra. Quelle que soit l’heure que marquera leur montre, ils estimeront qu’ils ont le 

temps. Cette mentalité pourrait porter préjudice à nombre de pays africains en quête 

d’efficacité. Car malheureusement, nous y assistons à la lenteur dans l’administration et les 

différents services, etc. En clair, les horaires de travail ne sont pas respectés. Les 

travailleurs sont devenus paresseux au point de faire facilement les demi-journées sans 

aucune conscience professionnelle. En Côte d’Ivoire, par exemple, il s’est développé dans 

le monde professionnel, l’expression « faire le pont ». C’est une pratique qui consiste à ne 

pas travailler un jour ouvrable situé entre un jour de congé et un weekend. Dans ces 

conditions, comment peut-on être productif, rentable et efficace si le retard, l’absentéisme 

et le manque de conscience professionnelle prospèrent dans la plupart des administrations 

africaines ?  

Dans le domaine de la santé, le plateau technique sous équipé dans les 

établissements sanitaires sont le résultat de la procrastination de la part de certains 

décideurs africains. Dans un tel contexte, d’une part, les spécialistes de la santé sont 

incapables de poser un diagnostic précis, dans un temps record pour soulager les patients à 

cause du manque de certains matériels de pointe ; ce qui les amène à tâtonner pour 

découvrir en retard et désespérément, le mal dont souffre les patients. Or, un travail mal 

fait pourrait être lourdes de conséquences irréversibles ; ce temps perdu ne reviendra plus.   

D’autre part, les patients arrivent bien souvent en retard à l’hôpital avec un mal déjà 

trop avancé. Dans les deux cas, il y a un manque d’urgence dans la mesure où les conditions 

ne sont pas réunies pour agir avec promptitude ; le moment opportun n’est pas choisi pour 

agir et l’irréparable ne peut que se produire. Ces drames, faut-il le préciser, ne relèvent pas 

de la fatalité, mais d’une négligence à tous les niveaux. C’est parce que chacun n’a pas 

joué à temps sa partition que le pire est arrivé. Platon (Livre II, 379 b, 1993.) était donc 

fondé à affirmer « que si on laisse passer le bon moment pour un travail, il est manqué ». 

Par ailleurs, l’autre impact néfaste de « l’heure africaine », c’est la mauvaise gestion 

du temps. En effet, prétendant avoir le temps qu’elles n’ont pas en réalité, les sociétés 

africaines ont une mauvaise gestion du temps et perdent exagérément le temps. Dans une 

célèbre étude sur les causes du sous-développement en Afrique noire, Marie-Louis Ropivia 

(Volume 39, numéro 108, 1995, p. 406.) insiste justement sur la mauvaise gestion du temps. 

https://centrecaris.net/Revue-MIRI


 

   

https://centrecaris.net/Revue-MIRI  91 

 

Plus explicitement, les services créent les conditions de la perte du temps. Nous en voulons 

pour preuve, les longues files d’attentes des travailleurs devant les guichets de banques, 

lesquels sont d’ailleurs très insuffisants. Ainsi, une simple opération à la banque pourrait 

prendre une demi-journée, voire toute une journée. En sus, les patients peuvent passer des 

heures en attente dans un centre hospitalier en raison du nombre insuffisant 

d’infrastructures et de spécialistes de la santé. Et les exemples foisonnent en la matière.  

En conséquence, « comment comprendre qu’une perte de temps chronique dans le 

secteur des services puisse rendre nos administrations publiques et notre secteur tertiaire 

efficients et performants ?» (M.-L. Ropivia, Volume 39, numéro 108, 1995, p. 408.). Cette 

interrogation de l’auteur peut s’interpréter de deux manières au moins. Dans un premier 

temps, le gaspillage du temps est imputable à ceux qui n’ont pas créé suffisamment de 

structures pour satisfaire la population.  

Dans un second temps, les personnes victimes de ce système sont les mêmes qui se 

retrouvent dans les différents services. Si elles perdent tout le temps à la banque, à l’hôpital, 

etc., à quelle heure vont-elles arriver dans leurs différents services ? Une fois qu’elles y 

seront, auront-elles l’énergie nécessaire pour assumer convenablement leur tâche ? N’est-

ce pas ce qui encourage certains à prendre des permissions parfois incompréhensibles ? 

D’où le manque d’efficacité, de performance et de productivité dont parle Ropivia ; les 

sociétés africaines sont prises dans un engrenage qu’elles ont elles-mêmes créé. N’est-ce 

pas l’une des causes de leur sous-développement ? 

2.2.  « L’heure africaine », l’une des causes du sous-développement en Afrique 

À la lumière du développement qui précède, nous pouvons inférer que la mentalité 

cyclique du temps qui a donné naissance à « l’heure africaine », est un facteur explicatif et 

causal du sous-développement en Afrique. Cette affirmation semble assez outrée d’emblée. 

Mais une réflexion en profondeur démontre bien le contraire. De fait, « l’heure africaine » 

a développé certains comportements qui constituent un frein au développement de la 

plupart des pays africains.  

Par conséquent, comment peut-on rivaliser avec les Européens et les Asiatiques en 

matière de développement si l’on n’est pas productif et compétitif à tous égards à cause du 

retard, si l’on n’a aucune conscience professionnelle, si les infrastructures routière, 

https://centrecaris.net/Revue-MIRI


 

   

https://centrecaris.net/Revue-MIRI  92 

 

sanitaire, industrielle, etc., sont soit insuffisantes soit inexistantes à cause de la négligence 

et de la procrastination, si l’on a une mauvaise gestion du temps ? Ce qui est dramatique, 

c’est la fierté avec laquelle ils brandissent cette « mauvaise » habitude comme s’il 

s’agissait d’un bien. Or, c’est au contraire l’ennemi numéro 1 des Africains. En fait, 

« l’heure africaine » tue l’Afrique en ce sens qu’elle annihile tous les efforts de 

développement. On pourrait dire que l’Afrique est en retard à cause de « l’heure africaine ».  

Car c’est sa manière de se définir par rapport au temps qui détermine toute sa destinée.  

Toutefois, précisons que le mauvais usage du temps constitue fondamentalement 

une cause endogène du mal de l’Afrique. Nous ne saurions occulter son passé très pesant 

(traite négrière, colonisation, postcolonialisme, etc.) comme une cause exogène qui 

constitue une pesanteur dans sa marche vers le développement. Mais face à ce mal qui 

freine l’élan de développement des pays africains, que faut-il faire ? Il s’agit de redéfinir 

la relation de l’Africain au temps en ayant pour boussole, la philosophie de Martin 

Heidegger. 

3.   Vers un nouveau paradigme de la perception du temps chez l’africain 

sous le prisme de la temporellité heideggérienne 

3.1.  De la « conversion » des mentalités des pays africains 

Parler de conversion des mentalités des pays africains peut sembler excessif dans 

la mesure où la conversion en religion renvoie au processus par lequel celui qui a commis 

un acte peccamineux et qui a perdu les faveurs de Dieu, revient à lui après un repentir. En 

l’appliquant aux mentalités africaines, nous voulons mettre l’accent sur le changement de 

direction, la transformation en profondeur de ces mentalités « corrompues » et qui ont 

besoin d’être « purifiées », éclairées.  

Ainsi, après avoir déconstruit « l’heure africaine » en ses impacts négatifs, il 

importe à présent de définir un nouveau paradigme de la perception du temps chez les 

Africains. Comme préalable à ce développement, faisons remarquer que l’Afrique fait 

partie d’un monde qui évolue avec ses exigences dont elle doit tenir compte si elle veut 

amorcer un développement intégral. Elle ne peut pas aller au développement en 

s’emmurant dans une forteresse narcissique. Une ouverture aux autres civilisations 

s’impose ainsi à elle. C’est justement cette mise au point que Ropivia (Volume 39, numéro 

108, 1995, p.  402.) tient à faire à travers ces lignes : 

https://centrecaris.net/Revue-MIRI


 

   

https://centrecaris.net/Revue-MIRI  93 

 

Dans le champ planétaire et unifié de l’économie mondiale, dans le 

système moderne des relations internationales, il ne saurait y avoir de temps 

africain spécifique, singulier, sous le fallacieux prétexte que l’Afrique, en 

respectant ses valeurs culturelles, pourrait se développer à son rythme.  

Au sujet de la question du temps, sans renoncer à leur identité, les Africains 

gagneraient à changer de mentalité en adoptant une conception vectorielle du temps. En 

clair, ils doivent se convaincre que le temps ne leur appartient pas ; il est fugace sans aucune 

possibilité de retour. En conséquence, tout doit se faire dans le temps avec une gestion 

rationnelle du temps. C’est d’ailleurs cette mentalité qui a habité à un moment donné de 

leur histoire, les pays devenus industrialisés aujourd’hui, si bien que leurs actions visent de 

plus en plus à limiter la part du hasard.  À titre d’illustration, nous avons la création des 

métros, des Trains à Grandes Vitesses (TGV), etc., pour raccourcir les distances qui les 

séparent, l’équipement des centres hospitaliers avec le matériel de pointe, la mise en place 

d’une assurance vie accessible à tous, etc. La raison en est qu’il n’y a pas de temps à perdre ; 

il faut par tous les moyens essayer de faire face à la dictature du temps, la surmonter même 

d’une certaine manière.  

Dès lors, avec une conception vectorielle du temps et conscient qu’ils sont 

incapables d’arrêter le temps pour le manipuler à leur guise, ils feront coïncider leurs 

actions avec la dimension Kairos du temps. Ainsi, agir selon le Kairos, c’est faire coïncider 

l’action humaine avec le moment opportun pour éviter de faire le médecin après la mort. 

Car dans la vie de tous les jours, il y a des moments favorables pour agir de manière précise, 

ponctuelle et efficace. Il s’agit d’une aubaine à saisir pour ne pas avoir à regretter. En clair, 

les Africains doivent agir « sans laisser passer les moments propices ». (Platon, Livre II, 

374c, 1993.). 

En outre, le changement de paradigme temporel fera naître chez les citoyens 

africains, des valeurs telles que la ponctualité, une gestion rationnelle du temps, la 

promptitude, la rigueur, l’efficacité, la proactivité, etc. Ces valeurs doivent se cultiver dès 

le bas âge, en famille, dans les établissements d’éducation préscolaire, primaire, secondaire 

et universitaire. C’est la seule manière de construire un homme qui puisse vivre selon les 

canons de la « nouvelle société africaine ». Et si ces valeurs sont respectées, l’Afrique aura 

entre ses mains les armes de son propre développement.  

https://centrecaris.net/Revue-MIRI


 

   

https://centrecaris.net/Revue-MIRI  94 

 

Cependant, il n’est nullement question d’aller à la conquête du développement et 

du progrès pieds joints et tête baissée. Il s’agit plutôt de faire une juste dialectique entre 

l’identité africaine et la flèche du temps. Cette nouvelle posture permettra aux Africains 

d’agir sans retard et avec efficacité dans tous les domaines de la vie sans pour autant 

sacrifier leur identité. Le changement de mentalité pourrait être l’une des clés importantes 

du développement et du progrès des peuples africains et partant, de l’amélioration de la 

qualité de la vie.  

Mais agir promptement, efficacement et rigoureusement dans le temps qui passe 

sans s’évanouir, nous fait signe vers un ayant été intemporel qui donne sens et consistance 

à notre temps de tous les jours. Il s’agit de l’Être, le Temps originel qui assure l’unité 

fondamentale du temps.  

3.2.   Le Temps originel comme fondement du faire de l’Africain 

L’Être en tant que Temps originel émane avant tout de cette affirmation que nous 

lisons dans Questions III et IV : « Dans la constance avec laquelle le temps passe, c’est 

l’être qui parle » (M. Heidegger, 1976, p. 195.). En d’autres termes, l’Être est le 

temporalisant par excellence qui dans son déploiement, donne un sens temporel au Dasein 

et aux choses intratemporelles. On pourrait ainsi dire que le temps est temps parce qu’il y 

a Temps. 

Dès lors, l’urgence de percevoir l’appel de l’Être en tant que Temps originel se fait 

insistant. En fait, ayant pris conscience de l’être du temps, les hommes en général et 

particulièrement les Africains, devraient percevoir tout agir comme une sollicitation de 

l’Être de sorte à l’accomplir avec promptitude, efficacité et conscience professionnelle.  

En outre, chaque citoyen africain devrait avoir une conscience très aiguë de la 

responsabilité. Car si rien ne nous engage, toutes les actions pourraient être accomplies 

pour soi-même et non pour l’action elle-même. Et les conséquences d’une action accomplie 

avec négligence, sans aucune conscience professionnelle, sont irréversibles. Les Africains 

devraient arriver donc à une conversion des mentalités. Ainsi les hommes et les femmes 

dans tous les secteurs d’activité sans exception, sont appelés à agir en toute responsabilité 

comme s’ils étaient en mission pour prendre la bonne décision en vue du bien de tous. C’est 

https://centrecaris.net/Revue-MIRI


 

   

https://centrecaris.net/Revue-MIRI  95 

 

justement au sujet de la décision que le philosopher heideggérien pourrait être d’un apport 

considérable pour les peuples africains. 

En général, prendre une décision, c’est agir hic et nunc pour résoudre un problème 

ponctuel comme si c’est l’instant (t) qui importait. Une fois que nous avons résolu le 

problème, l’urgence disparaît. Le philosophe de Messkirch nous propose quelque chose 

d’exceptionnel. Cette rupture part du fait que nous ne sommes pas dans le temps comme le 

prétend la conception courante du temps. Pour lui, la temporalité qu’il nomme temporellité, 

imprègne toutes les structures de l’être-là. V. Trovato (2008, p. 24.) dans une admirable 

intuition, résume fort à propos cette connexion entre le Dasein et le temps : 

La caractéristique fondamentale du Dasein est d’être temporel : il 

n’est pas situé dans le temps (ce qui est le cas des choses), mais d’être tout 

entier, intérieurement, tissé par le temps vécu. Le Da-sein est temporel au sens 

où l’on dit d’un être fait de matière qu’il est matériel. 

En d’autres termes, la temporellité est constitutive de l’être de l’Homme avec une 

priorité accordée à l’ek-stase de l’à-venir. Ainsi,  

« Heidegger nous permet de rompre avec la vision répandue du temps. Nous 

ne sommes pas dans le temps, c’est-à-dire ici présents, car nous songeons au passé, 

qui n’est plus, et à l’avenir, qui n’est pas encore. (C. Belloq, 2014, p. 37.). » 

N’étant donc pas dans le temps comme dans un rapport du contenu au contenant, 

prendre une décision ici et maintenant est en rapport avec le futur et le passé. Mieux, 

l’action présente est motivée par le pro-jet que nous avons en tenant compte du passé. Ainsi 

les peuples Africains ne devraient pas se contenter de vivre seulement l’ici et le maintenant 

sans tenir compte du passé et du pro-jet. Par conséquent, agir implique tout notre être en 

prenant en compte toutes les dimensions de la temporellité et non une seule dimension qui 

consiste dans l’immédiateté de l’action. Céline Belloq (2014, p. 37) peut en ce sens écrire :  

Nous devons être portés d’abord vers l’avenir pour ensuite assumer 

notre avoir-été tout en nous rendant présents aux choses. La projection est par 

conséquent la seule manière authentique de vivre le temps ou d’assumer notre 

être temporel.  

Au regard de ce qui précède, il ressort qu’agir à l’instant (t), c’est être en éveil pour 

prendre au moment favorable la décision. Nous retrouvons ici le Kairos, mais Heidegger 

va plus loin en mettant en rapport l’action présente avec les autres dimensions de la 

https://centrecaris.net/Revue-MIRI


 

   

https://centrecaris.net/Revue-MIRI  96 

 

temporellité. En clair, la décision à prendre n’est pas sans rapport avec les autres 

dimensions de la temporellité. Suivons d’ailleurs cette explication de Céline Belloq (2014, 

p. 40) :  

L’instant est le coup d’œil qui survole notre situation selon trois 

directions, passé, présent et avenir, en vue d’une décision à prendre. Dans cette 

configuration, nous ne nous contentons pas de réagir. Nous nous portons vers 

l’avenir tout en assumant le passé.  

Cette pensée de Belloq appelle quelques réflexions pour le bien de l’Afrique. 

D’abord, c’est le pro-jet qui devrait sous-tendre toute action. Cette pro-jection pourrait 

renfermer la planification, voire même la prospective en vue d’un développement durable 

en Afrique. Car si les pays dits industrialisés ont atteint ce niveau, c’est en grande partie en 

raison de la prospective. Que faut-il entendre par là ? 

D’amblée, précisons que c’est la rationalisation de l’usage du temps qui a inspiré à 

l’Homme des études comme la prospective. Loin d’être un oracle ou une prophétie, la 

prospective est une étude rationnelle du temps, notamment sur les futurs possibles d’une 

communauté en vue de lui construire un avenir meilleur. Ainsi, la prospective consiste-t-

elle à anticiper dans l’action pour ne pas réagir trop tard ou trop vite.  

Pour réussir cette étude au service de l’action, il faut élaborer des stratégies et se 

fixer des objectifs car sans vision, tout ce qu’on entreprend n’aura pas d’avenir. C’est ce 

qui pousse Sénèque dans sa Lettre à Lucilius (LXXI) à écrire :  

 « Il n’y a point de vent favorable pour celui qui ne sait dans quel port il veut 

arriver. Le hasard doit nécessairement avoir une grande influence sur notre vie, 

lorsque nous vivons au hasard. »  

En d’autres termes, sans méthode, on est sûr de manquer la cible. En s’appuyant 

ainsi sur la célèbre pensée de Sénèque, il s’agit de prendre des dispositions utiles afin de 

suivre utilement et intelligemment le rythme du temps. Voilà une étude qui pourrait aider 

l’Afrique en quête de développement. 

Au demeurant, la pensée de Céline Belloq met un point d’honneur sur l’assomption 

du passé. Cette disposition est en phase avec les peuples africains qui sont très attachés à 

leurs valeurs du passé. Ce qui signifie qu’on peut aller à la rencontre des autres civilisations 

sans perdre son identité. Mais mieux, l’Afrique doit faire l’effort de se débarrasser de 

https://centrecaris.net/Revue-MIRI


 

   

https://centrecaris.net/Revue-MIRI  97 

 

certaines traditions qui constituent des obstacles à son développement. Car dans un 

contexte de mondialisation, il s’agit de dialoguer avec toutes les cultures. 

En définitive, agir résolument dans l’instant chez Martin Heidegger, c’est répondre 

à l’appel de l’Être. C’est pour cette raison qu’il existe une connexion entre l’Être et la 

temporellité. Cette corrélation n’est pas purement spéculative. Bien au contraire, elle révèle 

que les hommes disposent d’un juge intérieur qui les observe chaque fois qu’ils doivent 

poser un acte. Il ne s’agit pas d’un juge à la manière des religions positives prêt à 

sanctionner les mauvais actes et à rémunérer les actes louables. Il est tout simplement 

question d’un juge qui inspire des actes authentiques. C’est sans doute ce juge qui inspira 

E. Kant (1980, p. 68.) lorsqu’il écrivait que « (…) je dois toujours me conduire de telle 

sorte que je puisse aussi vouloir que ma maxime devienne une loi universelle ». Tout se 

passe comme si cette censure intérieure m’oblige à poser des actes authentiques et non 

autrement. 

Par voie de conséquence, nous retrouvons une éthique du temps chez l’auteur de 

Être et Temps, dans la mesure où l’Être donne un fondement essentiel à l’action de 

l’Homme en vue d’un faire authentique. L’Homme n’agit pas pour lui-même ; il agit parce 

qu’il est revendiqué par l’Être, le Temps originel qui impacte positivement l’agir humain 

en sa quotidienneté. Et les Africains devraient s’en servir comme un remède à leur mal 

émanant de « l’heure africaine ». 

Conclusion 

Au terme de notre cheminement, il appert que « l’heure africaine » définit la 

relation de l’Homme africain au temps. Ce concept né de sa conception cyclique du temps, 

renferme toute une manière de faire, vivre et d’être. Devenu ainsi un syndrome, « l’heure 

africaine » apparaît comme une gangrène impactant négativement presque tous les 

domaines de la vie des Africains. Pour sortir de cette conception fâcheuse du temps, il est 

impérieux de changer de paradigme en adoptant d’une part, une conception linéaire du 

temps avec pour résultat l’efficacité, la promptitude et l’agir selon le Kairos.  

D’autre part, les peuples africains gagneraient à saisir toutes les actions comme un 

appel que l’Être, en tant que Temps originel leur lance afin d’agir « par devoir », en toute 

responsabilité et selon la conscience professionnelle. Ainsi, pourront-ils agir dans l’instant 

https://centrecaris.net/Revue-MIRI


 

   

https://centrecaris.net/Revue-MIRI  98 

 

et prendre au moment opportun, la décision pour la vie en tenant compte des trois 

dimensions de la temporellité. Enfin de compte, pour suivre le train du développement, les 

Africains sont appelés à changer de mentalité en demeurant dans une connexion nécessaire 

avec l’Être, le temporalisant par excellence, en vue d’un habiter substantiel et d’un faire 

authentique.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://centrecaris.net/Revue-MIRI


 

   

https://centrecaris.net/Revue-MIRI  99 

 

Références bibliographiques 

AUGUSTIN saint, 1964, Les Confessions, Traduit du latin par Joseph 

Trabucco, Paris, GF Flammarion. 

BELLOQ Céline, 2014, Être soi avec Heidegger, Paris, Eyrolles. 

DIBI Kouadio Augustin, 2018, L’Afrique et son autre : la différence libérée, 

Abidjan, Nouvelles Editions Balafon, 1ère édition. 

HEIDEGGER Martin, 1976, Questions III et IV, Traduit de l’allemand par 

Jean Beaufret et François Fédier, Paris, Gallimard.  

KANT Emmanuel, 1980, Fondements de la métaphysique des mœurs, 

Traduit de l’allemand par Victor Delbos, Paris, Vrin. 

LE CORRE Françoise, 2018, « Habiter le temps. Figures du temps présent » 

in Christus. Vivre l’expérience spirituelle aujourd’hui, numéro 260. 

PIETTRE Bernard, 1994, Philosophie et science du temps, Paris, P. U.F. 

PLATON, 1993, La République, Livre II, Traduit du grec par Pierre Pachet, 

Paris, Gallimard. 

ROPIVIA Marie-Louis, 1995, « Problématique culturelle et développement 

en Afrique noire : esquisse d’un renouveau théorique » in Cahiers de géographie 

du Québec, 39(108), https://doi.org/10.7202/022517ar, consulté le 19 septembre 

2025 à 19h46. 

SENEQUE, Lettre à Lucilius, LXXI in 

https://www.dicocitations.com/citations/citation-109991.ph, consulté le 20 

septembre 2025 à 23h21. 

TROVATO Vincent, 2008, Le Concept de l’être-au-monde chez Heidegger, 

Paris, L’Harmattan. 

VERNANT Jean-Pierre, 1965, Mythe et pensée chez les Grecs. Etude de 

psychologie historique I, Paris, François Maspero. 

 

https://centrecaris.net/Revue-MIRI
https://doi.org/10.7202/022517ar
https://www.dicocitations.com/citations/citation-109991.ph

